Au ceeur de I’Eglise, le service des pauvres
Gottfried Hammann

Cet entretien évoque la trame d’un livre en cours d’élaboration qui représente
la synthése de quarante ans de recherches sur I’Eglise et le probléme de ses
divisions. Il aura pour titre : Chercheurs d’Eglise en chemin d unité. Vers une
ecclésiologie de communion. Et pour sous-titre : de [’Eglise d’hier et
d’aujourd ’hui d la « Colline de Taizé" » en passant par I’ « Eglise de la Rue »,
la longue marche vers ['unité des Eglises. L’une de ses perspectives originales
sera de présenter 1’Eglise et son histoire sous I’angle de la lutte pour I’unité, en
particulier celui des effets néfastes et pernicieux que les divisions récurrentes
ont fait subir a la pratique ecclésiale de la diaconie, c¢’est-a-dire du service des
pauvres.

Quel lien voyez-vous entre ’histoire de ’unité et I’histoire de la diaconie ? Que veut
dire plus précisément le mot « diaconie » ?

C’est le service d’entraide, le service caritatif propre a I’Eglise, celui qui porte la
dimension prophétique des « pauvres® »; ces « pauvres » dont Jésus a dit & ses disciples
qu’ils les « auront toujours avec eux ». Mais qui sont les « pauvres » dont I’Eglise est
censée s’occuper ? Etonnamment, Jésus a réhabilité la pauvreté dans la vie de toutes les
personnes qu’il a rencontrées. Il a reconnu dans la pauvreté de souffle de vie, la
pauvreté en Esprit, la marque principale de la « condition humaine ». La proclamation
de la «bonne nouvelle » était d’une nouveauté vraiment paradoxale, et difficile a
accepter, aussi bien pour les pauvres que pour les riches, quel que fat leur
statut personnel ou social ! Selon le message de Jésus, la pauvreté n’était plus la marque
d’une certaine catégorie sociale, mais bien le signe distinctif d’une condition humaine
fondamentalement malade. Et dans le service d’entraide, le service de la diaconie,
I’Eglise était appelée a concrétiser tous azimuts - sans privilégier d’autre état que celui
de pauvreté - son message original de 1’amour-charité, I’amour du prochain. Elle
pouvait trouver la sa mission, vraiment inédite dans le monde de 1’Antiquité et dans
toute société ultérieure.

Dans le monde hellénistique ambiant, le terme « diaconie » était alors peu usité. En le
reprenant a son compte, la premiere communauté chrétienne a souligné a la fois son
embarras a bien comprendre et sa difficulté a bien appliquer ce que Jésus voulait dire en
qualifiant de bonheur la « pauvreté de vie » pour les plus démunis! Son embarras :
aucun terme ne décrivait la réalité de pauvreté que Jésus mettait en évidence ; sa
difficulté : aucun terme du langage courant ou religieux de I’époque ne permettait de
comprendre cette mission d’entraide a laquelle Jésus appelait les siens. On a donc repris
le terme de « diaconie » pour exprimer ces deux choses : que la pauvreté de souffle de
vie, a tous égards, pouvait dorénavant étre chemin de libération, source de « bonheur »,
de nouvelle existence, de vie et non seulement de survie ; mais que cela ne serait
possible que dans la mesure ou cette proclamation vraiment incroyable se réaliserait
dans I’unité entre la foi confessée et la charité pratiquée. Et c’est cette unité du dire et

! Communauté monastique et cecuménique fondée par le pasteur protestant Roger Schutz en 1940 en

Bourgogne (France), qui accueille des milliers de jeunes chaque année et a essaimé dans le monde.
Les anawim dans la Bible hébraique sont les porte-parole privilégiés du Dieu de justice. Il en est
de méme des tout-petits dans les évangiles.



du faire chrétiens, de I’amour proclamé et de I’entraide pratiquée que la « diaconie »
était appelée a manifester de maniere originale. Sans elle, sans cette unité, cette
authenticité, pas de christianisme vrai. A ’Eglise, dés ses débuts, de trouver les moyens
de mettre en pratique cette unité !

La premiére communauté se situait donc dans la ligne évangélique du « bienheureux les
pauvres en Esprit », les « pauvres de souffle ». C’était la mise en pratique de 1’amour
agape, cet amour inconditionnel a 1’égard de la personne démunie, qui, loin de la
repousser dans les marges, la place au coeur méme de la vie communautaire. Dans les
premiers temps, cette pratique diaconale était indissociable de la confession de foi. Le
verbe diakone0 signifie « servir », son équivalent latin étant ministerium. Il s’agissait
donc du ministére de I’Eglise tout entié¢re, dans toutes ses fonctions, et aucun ministére
ne se concevait sans cette application concréte de la foi que suppose 1’agapé (ou caritas
en latin). Mais le risque était grand pour les apdtres et autres autorités de I’Eglise non
seulement de distinguer, mais de séparer les ministeres, de les catégoriser, en faisant
ainsi de la diaconie une fonction a part, secondaire par rapport a la fonction principale
d’annonce, de proclamation. C’est ce qui se produira par la suite ! Tentation a laquelle
I’Eglise institutionnelle semble avoir succombé assez rapidement, notamment aprés le
temps des persécutions, lorsqu’elle a été reconnue comme religion d’Etat de la société
romaine.

Pourquoi alors isoler la catégorie des « pauvres » ?

Cette déviation (par rapport a I’Evangile proclamé par le Christ) s’est produite trés
tot, lors de I’établissement des ministéres a la fin du premier si¢cle et au deuxiéme
siecle. On en a déja la trace dans les Ecrits apostoliques et post-apostoliques : dans les
Actes des apdtres, il est dit que les chrétiens d’origine grecque, les pagano-chrétiens,
sont mécontents de la maniére dont le service d’entraide est exercé envers euX, les
judéo-chrétiens étant favorisés ! D’emblée, il y a catégorisation. Les apotres cherchent
alors a y remédier en ¢établissant un ministere plus spécifiquement centré sur 1’entraide,
pour qu’eux-mémes, puissent se concentrer sur la diffusion du message chrétien et la
fondation de nouvelles communautés ecclésiales.

Cet exemple montre que les inégalités de conditions de vie entre ceux qui ont peu et
ceux qui ont plus ou trop ont d’emblée été un facteur de conflit et de division. De tout
temps, dans toute société, avant comme aprés la naissance de I’Eglise chrétienne, il y a
eu catégorisation sociale entre riches et pauvres: dans leur institutionnalisation de
I’Eglise, les premiers chrétiens n’y ont pas échappé. Mais ils ont tenté de la gérer de
maniere nouvelle, comme Jésus le leur avait recommande : le christianisme, par son
fondateur, a élargi le probleme au-dela du social - vers la réalité humaine en général et
vers le spirituel. Par Ia, il a donné au probléme de la pauvreté sa vraie dimension, sa
profondeur humaine.

D¢ja la Bible hébraique, comme les évangiles par la suite, considére I’humanité comme
fondamentalement pauvre. Pauvre par définition, par essence ! Comme dans la piéce de
theatre Docteur Knock ou le triomphe de la médecine, ou I’auteur, Jules Romains, fait
dire au médecin en train de persuader une patiente qu’elle se leurre en se croyant en
bonne santé: « Sachez, Madame, que tout étre bien portant est un malade qui s’ignore ».
Grande vérité théologique : nous sommes tous des malades, tous des « pauvres » !
Malades de la relation fondamentale, de la relation a Dieu, au sens, au souffle de vie,
puisque inévitablement mortels — ce que la Bible exprime en parlant de « péché », de



« pécheurs »°. Impossible donc de catégoriser les pauvres, en croyant que les riches sont
hors de cause, comme si les riches n’avaient pas besoin de médecins — de salut. La
pauvreté n’est pas une maladie particuliére, mais un état général de mauvaise santé, une
maladie non pas morale, mais existentielle. Méme si les riches ne s’en rendent pas
compte et qu’ils ont besoin, pour se croire autres, de reléguer les pauvres le plus
possible a I’écart de la société des soi-disant bien-portants.

Comment en est-on arrivé a une telle marginalisation, proche de celle que subissent
« les malades » ?

Cette nouvelle conception de la pauvreté pronée par Jésus visait a orienter
I’ensemble du service d’entraide, sans que 1'Eglise entre dans les catégorisations en
cours. Celles-ci sont une forme d’autodéfense de la société majoritaire. En prenant le
relais de la société romaine, aprés son effondrement au IV® et V° siecles, 1’Eglise
chrétienne a du méme coup repris plusieurs des principes et valeurs catégorisantes et
marginalisantes de la culture antique. Dont la catégorie des pauvres tels que nous en
parlons encore aujourd’hui dans notre société laique, puisque nous sommes les héritiers,
en droit sinon en fait, de la société romaine antique.

Cela se produit dés qu’on ne reconnait plus cette situation qui veut que le sort des plus
pauvres soit inévitablement lié a celui des autres membres de la société; un peu comme
I’est la maladie contagieuse. Pourtant, les pauvres, tels que les comprend 1’Evangile, ne
sont pas a assimiler a des misérables. Quand les riches marginalisent et catégorisent,
qu’ils se prennent a leur propre jeu de mensonge, nient leur état existentiel de malades,
c’est qu’ils perdent le lien d’unité, de solidarité, avec les autres humains - I’immense
majorité. C’est alors que la séparation, abstraite, mensongeére, entre les uns et les autres,
devient effective et socialement efficace.

C’est alors qu’on catégorise et qu'on dévie par rapport au message de Jésus de
Nazareth. Il y a toujours un lien entre la pauvreté et la justice. C’est I’écrivain Georges
Bernanos qui, dans son roman Journal d’un curé de campagne, fait dire a 1'un des
personnages : « C’est I’injuste humiliation du pauvre qui fait les misérables ». La
marginalisation, et la pauvreté qui en est I’une des conséquences les plus évidentes, est
bien un probléme d’injustice, de manque de solidarité et surtout de désunion, au sein
d’une humanité toute en proie a son mal existentiel...

Notons, selon ce message initial, que c’est la foule, et non pas une catégorie seulement
de gens parmi d’autres, qui se rassemble autour de Jésus. Lui, il pense I’humanité
comme un tout. 1l la pense de maniere inclusive ! D’ou, des le départ, la recherche d’une
vie communautaire et sociale qui n’exclut pas, mais qui regroupe et unit tout le monde.
Et dans ce type d’Eglise, c’est le service d’entraide qui doit aller vers la foule, sans
distinction de statut d’aucune sorte. C’est lui qui exprimera le plus fortement, le plus
concrétement, cette possible unité de condition et de destin de tous les humains. Et ce
«ministére », c’est celui de la diaconie. De la diaconie « pastorale »*! Un service qui a
pour tdche de démontrer et de pratiquer I’unité de tous les humains par I’entraide au
profit de «toute la foule », en particulier ceux qui sont le plus en manque de vie, de
souffle.

A titre d’illustration, voyez ce qui s’est passé et se passe encore a la Pastorale de la rue
(3 Lausanne, en Suisse), ce lieu d’Eglise insolite dans lequel j’ai pu constater

8 Ndr : dans toute la Bible, le péché est la division d’avec Dieu ; un des verbes hébreux pour « pécher »

signifie « manquer la cible ».
4 Non pas réservée au clergé (pasteurs, prétres), mais a tout membre du peuple de Dieu soucieux des plus
démunis.



I’importance de ce service pastoral. Quand on est proche de ces personnes qui sont pour
la plupart des « pauvres injustement humiliés », pratiquement en manque de tout ce que
nous considérons comme élémentaire, tant sur le plan physique, affectif que spirituel,
qui vivent en régime de survie et non plus de vie, et qu'on les accompagne, elles
peuvent se sentir moins exclues. Elles reprennent conscience de ce que la communion
élémentaire nécessaire a la survie est possible et comprennent que 1’« Eglise », ¢’est-a-
dire la communauté qu’elles forment dans la compassion et 1’entraide désintéressée,
peut étre un lieu d’inclusion et de partage ! VVoila pourquoi la diaconie, vécue dans cette
dimension pastorale d’entraide, est le fondement de toute pratique ecclésiale
véritablement féconde et fidele a ses origines. Pensons a ces livres témoignages que sont
celui du Pére Joseph Wresinsky : Les pauvres sont I’Eglise’, ou & ceux, bien connus, de
Guy Gilbert, par exemple : La Rue est mon Eglise, de Tim Guénard : Plus fort que la
haine®. Ou encore & I’analyse de Jean Maisondieu, parue sous le titre La fabrique des
exclus’. Témoignages qui mettent bien le doigt sur cet enjeu !

S agit-il donc essentiellement de changer de regard ?

Tout & fait ! Quand nous reconnaissons que nous sommes tous des malades, par

essence et en sursis, notre regard sur la maladie et les malades change. 1l en est de méme
pour la pauvreté. Mais les pauvres qui savent et illustrent au grand jour par leur survie
que telle est bien fondamentalement la réalité humaine, ces pauvres-la sont laissés pour
compte, ne sachant pas ce qui leur arrive, ni pourquoi la société bien pensante veut se
protéger et se démarquer d’eux, méme au prix de méthodes violentes. L’humiliante
humilité de la pauvreté n’est pas aimée, elle est génante, fait tourner la téte ; elle agace,
parce qu’au bout du compte, elle est sceur de I’esprit de pauvreté | Adopter le regard de
Jésus, en revanche, c’est « n’avoir pas peur », ¢’est discerner en chaque étre humain —
pauvre par nature — cette Présence qui potentiellement fait de ’autre une « image de
Dieu », une image de la croix portée par chaque étre humain, a I’exemple de Jésus, le
Crucifie, qui une fois pour toutes s’est fait solidaire d’eux.
L’ecclésiologie® du « bienheureux les pauvres de souffle », initiée par Jésus, a fait du
groupe des disciples une communauté appelée a n’avoir pas peur (comme il le leur a lui-
méme demandé), a toujours aller vers la foule, vers tous les autres, pour y chercher et
aider en priorité les plus pauvres, ceux qui sont en premiére ligne de cette lutte pour la
vie. C’est ainsi que les événements de Paques et de Pentecote, bien peu signifiants
comme faits historiques, sont devenus féconds, parce que le souffle de Jésus le Crucifié
est depuis lors présent et actif dans les disciples responsables de ce service
authentiquement communautaire. C’est cela le changement de regard : du simple fait
ordinaire a 1’événement extraordinaire, du matériel au spirituel, du naturel au surnaturel,
du « Tres - Bas », comme dit Christian Bobin, au « Tres - Haut », de I’orgueil tricheur a
I’humilité génératrice de rencontre et d’amour, de la survie a la vie...

N’est-ce pas la une vision un peu idyllique du christianisme des débuts ?

Albert Camus a bien saisi la nuance entre, d'une part I’illusionnisme humaniste et
optimiste des riches, qui croit a la santé, a la réussite, au progrés permanent et, d'autre

5
6

Entretiens entre le Pere Joseph Wresinski et Gilles Anouil, Paris, Centurion, 1983.

Tim Guénard, Plus fort que la haine, Paris, Presses de la Renaissance, 1999; Quand le murmure
devient cri, Paris, Presses de la Renaissance, 2005.

! Jean Maisondieu, La fabrique des exclus, Paris, Bayard Editions, 1997.

8 C’est-a-dire la vision de I’Eglise que I’on cherche a défendre et a servir, en théorie et surtout en
pratique, en tant qu’elle est «le Corps du Christy», spirituellement, pratiquement et institutionnellement.



part la foi chrétienne, pessimiste, qui croit a une condition humaine malade. Dans sa
philosophie de I’existence, ¢laborée a la fin de la seconde guerre mondiale, il formule
ainsi sa théorie de I’absurde : « Si le christianisme est pessimiste quant a I’homme, il est
optimiste quant a la destinée humaine. Eh bien! je dirai que pessimiste quant a la
destinée humaine, je suis optimiste quant a I’homme ». Par I, il voulait refuser aussi
bien ’optimisme béat des illusions humanistes que le pessimisme décourageant des
chrétiens !

L’angoisse que la proximité des malades de la pauvreté représente pour les illusions des
riches bien-portants se trouve déja dans les évangiles, sous la forme de la parabole du
bon grain et de I’ivraie : les deux semences croissent ensemble, de maniére si imbriquée
qu’il est impossible de les distinguer, a plus forte raison de les séparer. Impossible aux
ouvriers de faire le tri et la situation de mélange est appelée a durer jusqu’a la moisson.
L’avertissement s’adresse aux disciples de Jésus, donc a I’Eglise. Et & son histoire :
I’ambivalence fait partie de la situation de I’humanité ; nous sommes tous a la fois bon
grain et ivraie. Et le levain du Diviseur est a I’ceuvre ; il nous incite a faire le tri. Mais ce
serait se leurrer complétement ! Hélas, 1’avertissement du maitre du champ n’a pas
porté : malheureusement, travailler le champ de 1’Eglise en séparant les « bons » (les
vrais pauvres) des « mauvais » (ceux qui se croient riches) est une clé de compréhension
erronée de la condition humaine.

Au début de I’histoire de I’Eglise, la foi des chrétiens les portait a vivre de cette
parabole : instruit par les apotres, on s’identifiait aux pauvres, car les chrétiens
subissaient des situations sociales précaires ; la société chrétienne n’était pas encore
divisée en bons et mauvais. Mais des la fin du premier siecle et surtout par la suite, le
christianisme a du montrer patte blanche au sein de la société romaine: on a
institutionnalisé I’entraide diaconale dans la société chrétienne, malgré son originalité,
sa complexité grandissante et les difficultés rencontrées au moment de sa mise en place
dans I’histoire. La diaconie d’entraide s’est alors « professionnalisée ».

Cela a donné une structure forte, trés masculine — alors que, dans les premiers temps, les
diacres étaient fréquemment des femmes et que la fonction diaconale était marquée par
I’agape, cet amour a I’image de Dieu, incarné par Jésus, qualité principalement
féminine. On a catégorisé, professionnalisé 1’autorité de la fonction, en la réservant aux
hommes. Tout cela en I’adaptant aux principes de la société ambiante, c’est-a-dire
romaine. Voila comment on a dérivé vers une ecclésiologie de I’exclusivité. Et on a fait
passer la diaconie aprés les autres fonctions, notamment la fonction d’autorité et de
direction. On ne dira jamais assez combien, avant le IV® siécle et pendant les
persécutions, la fonction diaconale d’entraide était centrale pour toutes les formes de
service d’Eglise. Mais il s’avére que, selon 1’apdtre Paul (voir notamment 1’épitre aux
Galates), I’Evangile et la maniére de vivre qu’il recommandait aux chrétiens devenaient
incompatibles avec les valeurs sociales et culturelles de 1’époque.

Par la suite, jusqu’a saint Augustin (au IV® - V* siécles), on constate une lente hiérarchisation
entre les ministéres. Néanmoins, le service d’entraide de la diaconie - le ministere du

« diacre » — garde son importance, incontournable et équivalente a celle de I’apotre, du prétre
ou de I’évéque.

Dans le domaine caritatif, qu’est-ce qui explique le peu de resultats malgré I’ampleur des
efforts ?

Pour moi, c’est la conviction qu’a I’Eglise d’étre toujours dans le vrai et le juste,
quoi qu’elle fasse; c’est son manque d’humilité ; c’est le fait qu’elle n’est pas
consciente d’étre - dans ses formes historiques - toujours plus ou moins coupée de Dieu.
Dans la réalité, ses prétentions, ses dires, sont contredits par ce qu’elle fait. Elle joue



double jeu! Mais il faut bien relire I’histoire avant d’affirmer qu’il y a eu peu de
résultats. Il y en eut, méme s'ils n’ont souvent pas été retenus par la grande histoire : ce
sont les multiples détails de I’histoire oublié¢e, qui sommeillent dans la mémoire de
’Eglise invisible, la mémoire de Dieu !

C’est que, dés les XVII® et XVII1° siécles, les divisions entre Eglises étaient devenues si
graves que chaque Eglise se définissait avant tout par son identité confessionnelle
séparée et non par la commune appartenance a 1’identité chrétienne. Cela ne pouvait que
rejaillir négativement sur leur vie méme. Elles avaient en quelque sorte les yeux bandés
et ne voyaient pas les effets de plus en plus catastrophiques qu’avaient leurs divisions
sur la situation de sociétés toujours plus éclatées.

Ainsi, dés le XVII° siécle, en Occident, toutes les dépenses et les activités, y compris
caritatives, se sont faites en double ou davantage, chaque Eglise confessionnelle tenant a
avoir « ses » pauvres et « sa » diaconie. Ecclésialement aussi bien qu’économiquement,
cela ne pouvait mener qu’a I’échec de leur pastorale d’entraide, chaque Eglise devant
principalement consacrer 1’essentiel de ses moyens, en personnes et en argent, a elle-
méme et a son autoconservation, avant de les consacrer en priorité aux pauvres.
Aujourd’hui encore, les Eglises séparées sont enlisées dans ces orniéres — et de plus en
plus.

Pensez-vous que I’Eglise s’est appauvrie en confiant le soin des pauvres a des
institutions sociales ou étatiques ?

Elle s’est appauvrie dans sa signification profonde, dans ses motivations

fondamentales. Elle a perdu son unité en perdant sa charité. En effet, pendant les deux
premiers siécles, la particularité de ce nouveau service, ¢’était 1’unité dans la charité :
pas d’unité sans la charité, pas de charité sans I'unité ! En somme, telle était son
« appellation d’origine controlée — son AOC ».
Par la suite, cette « appellation d’origine controlée » est devenue exclusivement un
probléme d’ordre doctrinal. Le probléme est déja patent dans Ac 6, alors qu’on oubliait
la «charité-diaconie ». La solution apparait alors clairement: on va sélectionner
quelques personnes pour rétablir cette fonction... et revenir a « I’AOC » initiale ; ainsi
la diaconie ne sera pas coupée du ministere global de I’Eglise. Mais cela n’a pas
marché...

Il en sera ainsi tout au long de I’histoire de I’Eglise : dés que la charité ne suit pas,
I’unité se perd. Et dés qu’on redécouvre et réactive la diaconie, on retrouve I’unité —
dans la diversité des fonctions. Déja au 11° siécle, I’Eglise s’est centrée de plus en plus
sur la doctrine, reléguant la pratique de I’entraide au second rang. Ni au Moyen Age, ni
a la Réforme, ni aux Temps modernes, elle ne parviendra a retrouver cet équilibre entre
le ministére doctrinal de I’enseignement et le ministére pastoral de service.

Pourtant, la nécessité de cet équilibre entre le doctrinal et le caritatif s’impose toujours —
par les marges — et resurgit comme un rhizome, une racine souterraine. Saint Frangois
d’Assise et I’innombrable « nuée des témoins » par trop oubliée en témoignent ! Cela
dérange, car cela raméne toujours a nouveau a la vocation originelle de I’Eglise.
Aujourd’hui, on est bien dans cette situation. Le diaconal a di se développer a travers le
social, surtout a partir du XIX® siécle. D’ou les problémes de sécularisation et de
laicisation : on n’arrive pas a intégrer suffisamment cette diaconie de nouveau déficiente
au cceur méme de la pastorale de 1I’Eglise établie. Alors, on crée des services en marge,
appelés a corriger cette erreur, comme les institutions religieuses, les « Maisons de
diaconesses » ou les nombreuses « alliances » de services caritatifs — pour ne pas avoir a
corriger les structures de 1’Eglise-institution.

Ces services, instaurés aux XIX® et XX° siécles, sont toujours paralléles ou en marge



des institutions ecclésiales. Cela a commencé dans les mouvements de jeunes.
Paradoxalement, la poussée créatrice de ce phénomeéne trouvait sa source dans des
situations de guerre, toujours plus fréquentes et plus dévastatrices. D’abord les guerres
napoléoniennes, puis les deux grandes guerres mondiales du XX°® siécle. De quoi
redécouvrir, en premiére nécessité, dans un monde de malheurs, la diaconie comme aide
a la survie. Mais I’histoire nous montre que les Eglises institutionnelles divisées, une
fois de plus, sont incapables de surmonter leurs divisions, passant a c6té de la
réconciliation possible entre 1’unité et la charité.

Si I’on évoquait l'histoire de l'unité et de la diaconie en prenant l'image des saisons,
qu'est-ce que cela donnerait ?

On pourrait dire ceci : a I’origine, I’Eglise a vécu un été indien ou un été de la
saint Martin — dont on croyait qu’il ne finirait pas ! Par la suite, la fin de I’ Antiquité et le
Moyen Age ressemblent & un interminable automne allant du V¢ au XVI° siécle. Dés le
XVII° siécle, I’Eglise entre en hiver, un hiver de plus en plus froid, avec le temps des
guerres de religion. Et au XX°® siécle, apres les deux guerres mondiales, commence une
période de dégel, de « petit printemps ».

C’est le pape Jean XXIII qui appelait Taizé « un petit printemps ». Aujourd’hui,
on peut considérer la decadence des formes institutionnelles de nos Eglises
confessionnelles comme un signe de la fin de I’hiver. Signe qui va de pair avec un
certain renouveau des communautés monastiques se situant dans une perspective post-
confessionnelle : Taizé, Bose (en Italie), Pomeyrol (en France), Grandchamp (en
Suisse), de nombreuses communautés en Allemagne... Je parle de communautés aussi
bien provisoires qu’établies, comme, par exemple, le Groupe des Dombes (France).
C’est dans cette direction, selon mes recherches et ma pratique ecclésiale, qu’évolue
actuellement I’Eglise. Soit I’Eglise de demain sera une « appellation d’origine
contrélee », soit elle disparaitra, en tout cas dans ses formes historiques qui ont prévalu
jusqu’a aujourd’hui ; soit elle s’interrogera sur son service, son ministére en notre
temps, allant principalement & la rencontre des besoins les plus concrets des gens, soit
elle étouffera dans ses contradictions. Soit elle ira, comme disait Martin Luther, sur la
place du marché pour aller au-devant des besoins des « gens », soit elle restera plantée
dans ses divisions vieillies et dépassées !

Et une Pastorale de la rue, par exemple, serait cette place du marché ?

Oui! je crois qu’on peut le dire ainsi. De maniére symbolique. A titre de petite
illustration locale” : 14, quand nous écoutons ces personnes, Ces « pauvres », NOUS NOUS
apercevons qu’elles expriment les problémes fondamentaux de la vie et qu’elles veulent
vraiment savoir ce que notre présence d’Eglise — dans I’unité, la communion avec eux — peut
leur apporter. Elles entrent ainsi dans toute une démarche de pastorale diaconale, a I’image de
celle préconisée par I’Evangile :

- avec elles, nous proclamons un autre « Royaume » ;

- & leur demande, nous les enseignons ; elles posent beaucoup de questions, pour
comprendre ce qui leur arrive et pourquoi cela leur arrive, pour autant que nous ayons
du temps et le souci permanent de les écouter, non de les juger ou les corriger;

- nous exergons un ministére d’humilité, « ou I’on n’y peut rien », un service de

9 Cf. Gottfried Hammann, « Survivre dans la rue quand plus rien n’a de sens, in La Chair et le

Souffle, 2007, no 2 « Pourquoi vivre ? », p. 9-32.



guérison hors de notre portée, a la merci d’un Autre, qui leur permette de passer « de la
survie a la vie » .

En résumé, on peut dire que dans cette Pastorale de la rue, nous sommes appelés a
pratiquer quatre A :

« Aller vers » - la « zone », la place de la Riponne,, etc...,

Accueillir — en urgence, dans un local,

Accompagner — a plus ou moins long terme,

Accompagner spirituellement — dans ce petit lieu d’Eglise qu’est une ancienne

chapelle de Lausanne, la chapelle de La Maladiére.

Comment comprenez-vous I’épisode de I’Evangile ou une femme répand du parfum
sur les pieds de Jésus, qui dit alors aux disciples : « des pauvres, vous en avez
toujours, mais moi vous ne m’avez pas toujours » ?

C’est que Jésus se voulait pauvre parmi les pauvres. Et c’est cette pauvreté qui
qualifie en premier lieu I’humanité divisée, coupée de Dieu. La « guérison », le
«salut », c’est de retrouver 1’unité, la cohérence, en soi et en société, quand on
redécouvre, ensemble, 1I’importance fondamentale du « pauvre » qui se trouve 1a, sous
nos yeux, comme en manque d’unité.

Les pauvres, dont Jésus est le premier, sont comme les acteurs et le ferment de
cette unité. C’est par la que Jésus les déclare « bienheureux », c’est-a-dire générateurs
de bonheur. Et leur présence parmi nous, méme en marge, garantit que cette action
« bienheureuse », bénéfique, est un cadeau du Christ. A I’image du parfum versé —
inutilement, scandaleusement, sur les pieds de Jésus. Signe visible de I’importance
prioritaire du geste de cette pauvre femme pour toute la communauté des disciples ! Par
contraste, les pharisiens qui se tenaient séparés de Jésus™ ne voyaient la pauvreté que
dans la division, la « catégorisation » obligée, par rapport a une humanité forcément,
visiblement, fatalement divisée en « riches » et en « pauvres ».

10 Etymologiquement, « pharisien » signifie « séparé » — séparé des autres pour observer de

maniére plus stricte la loi de Dieu.



